
 1 

Bozza del saggio in catalogo 

La maestà degli dei come spettacolo teatrale. 
Eugenio La Rocca 
 
 Le statue di culto colossali. Vedendo una a fianco dell’altra la serie di teste o di frammenti di 
statue di culto colossali di età ellenistica, la prima impressione che si coglie è di noiosa monotonia. 
I volti freddi, levigati, talora con le labbra imbronciate, talaltra con i grandi occhi spalancati in un 
vuoto che non coinvolge lo spettatore, sembrano tutti uguali, non esprimono emozioni né 
sentimenti, assomigliano, a ben vedere, alle teste porcellanate di vecchie bambole. Anche quando 
sono atteggiate secondo schemi che vogliono comunicare passione o sentimento o tensione, 
l’inerzia delle superfici, la retorica dell’impostazione ci respingono. Si può sostenere a ragione che 
una delle lacune principali nella storia della cultura del mondo classico sia l’incapacità di chiederci 
perché proprio le statue di culto, la proiezione visibile di come i Greci intendessero i loro dei, ci 
trasmettano una tale indifferenza emotiva. Di per sé la nostra reazione non conta molto. E’ 
piuttosto la reazione degli spettatori dell’epoca, dei fedeli che affollavano i santuari e i luoghi di 
culto, a dover essere compresa e interpretata. Solo attraverso i loro occhi potremo tentare di 
capire noi stessi l’essenza smarrita di queste immagini. 
 In realtà quanto vediamo è solo la misera parte di un insieme scenografico talora 
impressionante per impatto. Le teste preservate erano pertinenti a grandi statue, normalmente più 
grandi del vero: potevano raggiungere i sei o gli otto metri di altezza, senza contare le due 
principali opere fidiache, l’Athena Parthenos e lo Zeus di Olimpia, alte intorno ai 12,50 m di altezza, 
compresi i loro podii. Pochissime statue di culto, e tra esse, oltre le statue fidiache, anche il Giove 
Capitolino del tempio dedicato da Quinto Lutazio Catulo nel 69 a.C., erano realizzate in oro e 
avorio, con l’aggiunta di decorazioni in pasta vitrea e in pietre dure e preziose. Molte altre erano 
realizzate secondo la tecnica detta “acrolitica”: la testa e gli arti erano eseguiti in marmo, e il resto 
del corpo applicando su un’impalcatura di legno un prezioso rivestimento di stoffe, o di lamine di 
metallo, o di lastre di marmo di limitato spessore lavorate in superficie. In altri casi era adottata la 
tecnica detta in inglese del piecing, cioè della costruzione di sculture a pezzi separati di marmo 
agganciati l’uno all’altro con perni di legno o di metallo.  
 Il concetto stesso di statua di culto – il termine greco più comune è agalma – non è univoco. 
Non necessariamente una statua colossale entro un tempio poteva era una statua di culto: non lo 
erano, ad esempio, l’Athena Parthenos e lo Zeus di Olimpia, preziosissimi doni agli dei realizzati in 
oro e avorio. L’oro adoperato per eseguire la Parthenos aveva il peso di 44 talenti, corrispondente 
a 1137 kg, sufficiente per pagare 10.000 artigiani provetti per un anno intero, e senza festività. Per 
i magistrati ateniesi era stato in effetti un modo elegante ed elusivo di tesaurizzazione del tesoro 
pubblico. Sotto il velo della protezione divina, in quanto l’oro stesso diventava immagine degli dei, 
lo Stato tentava di mettere al riparo il tesoro erariale da furti, rapine e saccheggi. Non sempre 
l’operazione andava a buon fine. Sappiamo che ambedue le statue crisoelefantine destarono la 
bramosia di tiranni, di avventurieri e di ladri.  
 In alcuni casi, a fianco alla statua colossale, continuava a sopravvivere l’antichissima immagine 
di culto in legno – in greco xoanon –, né si può sempre rispondere al quesito se il colosso fosse 
considerato di pari livello cultuale.   
 In età arcaica le statue di culto, contrariamente alle statue votive collocate all’esterno entro i 
recinti di santuari, non erano di solito di grande misura. Non poteva essere altrimenti, perché 
dovevano essere trasportabili, condotte in processione, spogliate delle vesti, lavate e rivestite in 
occasione di determinate cerimonie. I templi, invece, erano grandi, perché erano essi stessi un 
dono votivo offerto al dio. Le statue di culto al loro interno non erano affatto adeguate a queste 
misure.  
 Solo in età classica esse cominciarono complessivamente a crescere in altezza. L’Athena e 
l’Efesto nell’Hephaisteion di Atene, ad esempio, erano alti 2,5 m; la celeberrima Nemesi di 
Ramnunte, capolavoro di Agorakritos, allievo di Fidia, era alta 3,5 m. I due colossi fidiaci erano 
comunque un’eccezione. La loro gigantesca misura lasciò interdetti quanti erano abituati ad un più 
equilibrato rapporto tra la grandezza della cella e le statue di culto. Per tale motivo nacque 
l’ingiusta critica che, se Zeus si fosse alzato dal trono, avrebbe sfondato il tetto della cella con la 
testa.  



 2 

 Nel periodo ellenistico, la teatralità delle statue di culto si rafforzò ulteriormente, non tanto con 
un ulteriore aumento delle loro misure (solo in età romana ci furono statue di culto superiori in 
altezza alla Parthenos e allo Zeus di Olimpia), e neppure enfatizzando ulteriormente i loro gesti ed 
atteggiamenti, quanto con un più meditato rapporto tra la loro altezza e lo spazio che le 
conteneva. La maggioranza di esse erano grandi tra una volta e mezzo e due volte il vero, ma in 
compenso non v’è più quasi traccia di nuove statue inferiori al vero, realizzate in legno e tessuti 
preziosi: segno che continuarono ad essere utilizzate, nei casi conosciuti, le statue arcaiche. Le 
opere veramente colossali, per quanto si sappia, non sono molte, e tra esse si annoverano l’Athena 
di Priene, alta sei metri e il gruppo di Apollo, Artemide e Leto di Klaros, alto otto metri circa. 
L’Asclepio di Pheneos e il c.d. Zeus di Aigeira (se effettivamente dello Zeus di Eukleides si tratta) 
erano grandi tre volte il vero. Nel gruppo di Lykosoura opera di Damophon di Messene, Artemide e 
di Anytos erano grandi due volte, mentre Despoina e Demetra due volte e mezzo il vero. Di alcune 
di esse, naturalmente, abbiano solo informazioni limitate: dell’Apollo di Daphne presso Antiochia, 
ad esempio, attribuito talora a Briasside – lo scultore attivo al Mausoleo di Alicarnasso, e autore 
anche della statua di culto di Serapide ad Alessandria –, si diceva che fosse grande quanto lo Zeus 
di Olimpia. 
 Numerosi elementi iconografici delle nuove statue di culto di età ellenistica derivano in modo 
costante dal ricco repertorio costituitosi nel periodo classico, a partire dalle statue fidiache, ma 
spesso, come vedremo meglio in seguito, con una propensione verso opere più tarde, del IV secolo 
a.C. avanzato. Si tratta, come aveva osservato Hans Peter Laubscher, di un “classicismo culturale” 
che privilegiava schemi desunti dalla cultura figurativa di età classica nel caso delle statue di culto 
delle divinità maggiori, e lasciava spazio per una maggiore libertà nel caso di divinità senza una 
forte tradizione iconografica.  
 Asclepio, perciò, continuò ad essere raffigurato in veste quasi dimessa – un mantello intorno al 
corpo e appoggiato ad un bastone – per evidenziare la sua cura per gli uomini ai quali assomiglia 
nell’immagine che richiama quella del buon cittadino dell’Atene di IV secolo a.C. Nessuno, poi, osò 
mutare l’aspetto di Zeus o di Athena, allontanandosi dai privilegiati modelli classici (e, nel caso di 
Athena, talora dai modelli arcaici). Il prestigio dell’arte fidiaca, che verso la fine dell’età ellenistica 
assunse i colori del mito, aveva reso l’Athena Parthenos e lo Zeus olimpico esemplari del modo di 
raffigurazione della maiestas e dell’ethos divini, e modello da emulare. Si diceva che, con lo Zeus, 
Fidia avesse aggiunto qualcosa in più alla religione tradizionale (Quint., 10, 10, 9). Dall’immagine 
della Parthenos dipende quella dell’Athena Polias di Priene, che sembra essere una replica in 
formato dimezzato, e dallo Zeus olimpico derivano lo Zeus Sosipolis di Magnesia sul Meandro  e lo 
Zeus di Eukleides ad Aigeira , ambedue ricostruibili in base alle immagini riprodotte sulla 
monetazione locale di età romana.   
 Eppure, osservando le opere superstiti, si vedrà che l’emulazione non si riduce mai ad una 
imitazione pedissequa, e che il gusto ellenistico per le forme di più intensa espressività tende 
comunque ad emergere, anche nell’opera di artisti a tendenza classica.  
 A quest’ammirazione per la cultura figurativa classica si affiancò una sorta di recupero della 
grande tradizione arcaica sulla base del concetto, ampiamente diffuso sia a livello colto sia a livello 
popolare, che le immagini arcaiche fossero più degne di venerazione. Già Eschilo aveva dichiarato 
che gli antichi agalmata, sebbene fatti semplicemente, si dovessero considerare divini, mentre 
quelli nuovi, realizzati in modo elaborato, sebbene destassero meraviglia per la loro bellezza, 
contenessero una nozione inferiore del dio (Porph., De abstinentia, 2, 18 e). E’ certo un luogo 
comune, ed è proprio del conservatorismo religioso vedere negli oggetti di culto più antichi e 
venerati da secoli una maggior carica di religiosità. Ciò non impedì ai Greci di affrancarsi nel tempo 
da quei modelli per realizzare immagini di dei sempre più aderenti al naturale, intervenendo 
talvolta sullo stesso oggetto aniconico del culto nel tentativo di offrirgli un aspetto umano.  
 Anche in questo caso, tuttavia, i modelli arcaici non furono imitati in modo fedele, ma 
reinterpretati secondo una nuova ottica che avrebbe avuto grande fortuna negli ultimi tempi della 
repubblica e nelle fasi iniziali dell’impero. Uno degli esempi più significativi è offerto dalla statua di 
Athena Poliàs nel tempio omonimo a Pergamo, realizzata a imitazione di un’Athena arcaica 
combattente (promachos), ma secondo una differente concezione, con un elegante manierismo 
che con la matura arte arcaica non ha nulla da spartire. E’ probabile che con tale immagine 
Pergamo abbia voluto sottolineare la sua filiazione da Atene, simbolo stesso della grande civiltà 
ellenica, luogo dove le arti avevano raggiunto, secondo un giudizio unanime, i vertici più alti. Ma la 
componente arcaica vuol essere principalmente un richiamo alla più autentica tradizione religiosa: 
una religione non ancora contaminata dai tempi nuovi. Essa è espressione di autentici valori morali.  



 3 

 Determinati dei – gli dei delle feste e delle celebrazioni popolari tra le quali avevano un’enorme 
importanza talune sontuose processioni – palesavano infine attraverso le loro forme e il loro 
abbigliamento, secondo la tendenza dell’epoca, il loro mondo fatto di splendore, fasto e opulenza, 
secondo formule ormai lontane dalla vera tradizione classica. Apollo e Dioniso, in principal modo, 
offrivano ai loro fedeli il miraggio di una temporanea felicità attraverso il canale privilegiato di 
festività pubbliche, elargite munificamente da sovrani o da cittadini con sostanziose capacità 
economiche, nelle quali a tutti era consentito vivere e mostrarsi al di sopra del loro tenore di vita. 
Essi, insieme con Afrodite, divennero gli dei della tryphe, dell’ostentazione del lusso e assunsero 
schemi iconografici nei quali gli elementi femminei erano enfatizzati: acconciature leziose simili a 
quelle di Afrodite, volti pieni e carnosi, doppio mento, corpo pingue, sguardo languido e sensuale. 
Apollo è spesso raffigurato nella lunga ed effemminata veste di citaredo oppure, come Dioniso, 
mollemente appoggiato ad un pilastro mentre uno sfarzoso panneggio gli scivola lungo le gambe 
lasciando bellamente scoperti i genitali.  
 Quel modo di vita considerato, nell’ambito delle poleis democratiche, riprovevole e soggetto a 
critiche, era diventato in questo periodo modello positivo cui si attennero i sovrani e delle élites al 
potere. Nelle classi sociali più elevate la tryphe non era biasimata, perché sembrava avvicinare gli 
uomini alla nuova immagine degli dei che si era ormai costituita, fatta di gesti plateali e di fastose 
apparizioni. Il grande architetto Deinokrates, narra Vitruvio (Vitr., II, praef. 1-2), volendo essere 
ricevuto da Alessandro Magno, trovò un espediente. Essendo bello, alto e di nobile portamento, 
depose tutti i vestiti, si unse di olio, si coronò il capo con una fronda di pioppo, coprì la spalla 
sinistra con un vello di leone e impugnò con la destra una clava. Così, travestito da Eracle, si 
presentò davanti ad Alessandro che era in tribunale ad amministrare la giustizia e che, vedendolo 
nelle sembianze di un’apparizione divina, lo chiamò immediatamente presso di sé. L’aneddoto è 
significativo. Al giorno d’oggi un uomo travestito da santo desterebbe l’ilarità generale o sarebbe 
portato in questura come persona sospetta. Allora, poteva richiamare l’attenzione dell’uomo più 
potente della terra.  
 
 Gli dei romani di terracotta. Osservando le statue di culto greche, i Romani di età tardo-
repubblicana non avevano affatto la percezione di qualcosa di estraneo: le immagini erano 
perfettamente familiari. Lo conferma un episodio della vita di Emilio Paolo, inquadrabile nei mesi 
immediatamente seguenti la vittoria di Pydna (169 a.C.) sul re macedone Perseo. Giunto ad 
Olimpia, egli ammirò commosso lo Zeus fidiaco ed ebbe l’impressione che il dio stesso fosse 
presente: “Iovem velut praesentem intuens motus animo est”. Ordinò quindi un sacrificio più ricco 
del solito “non altrimenti che se fosse stato per immolare sul Campidoglio” (Liv., 45, 27 s.). Tenuto 
conto che nel tempio arcaico di Giove Capitolino c’era ancora la statua di culto in terracotta opera 
dell’artista veiente Vulca, realizzata, secondo l’opinione corrente, entro la prima metà del VI secolo 
a.C., si dovrà ammettere che Emilio Paolo, nel suo spontaneo moto di ammirazione per la statua 
fidiaca e nell’immediata identificazione di Zeus con Giove, riflette in modo eccellente la posizione 
dell’aristocrazia romana nei confronti dell’arte e della religione greca nei decenni posteriori alla 
seconda guerra punica. A quell’epoca, per una considerevole porzione della società romana, 
l’identificazione degli dei romani con gli dei greci era un fatto acquisito. Non si trattava di una 
semplice identificazione nominale, ma di un’assimilazione culturalmente complessa e multiforme – 
pur entro determinati limiti, basati sulla struttura stessa della religione romana e sul suo sistema 
rituale, che non furono mai rimossi –, con la conseguente mescolanza delle due mitologie o, per 
essere più precisi, con la definitiva ricomposizione della mitologia romana nell’alveo, e secondo gli 
schemi, della mitologia greca. Marte/Ares, Ercole/Eracle, Venere/Afrodite, Enea e i molti altri eroi 
che erano sbarcati in Italia non ebbero solo un’iconografia greca di facciata, ma videro le loro 
vicende – i loro miti – distribuiti su un versante greco e uno romano (quasi) perfettamente fusi. 
 Sebbene le loro funzioni avessero una differente matrice e l’assimilazione non comportasse 
un’effettiva identità, fin dall’età regia le divinità romane avevano assunto veste greca o grecizzante, 
ed erano state percepite in tal modo, forse con qualche confusione, ma con una discreta 
conoscenza dei più diffusi miti greci per il tramite dell’Etruria o delle città greche dell’Italia 
meridionale. Le terrecotte acroteriali del tempio arcaico (di Mater Matuta?) a Sant’Omobono lo 
documentano con precisione. Vi troviamo la raffigurazione dell’apoteosi di Eracle in Olimpo, e forse 
di Dioniso e Arianna.  
 Secondo Fabio Pittore, un uomo politico e annalista vissuto verso la fine del III secolo a.C., in 
coda alla processione svoltasi durante la prima celebrazione dei ludi romani in onore di Giove 
Capitolino (V secolo a.C.), sfilarono statue di tutti gli dei portate a spalla “con la stessa apparenza 
di statue scolpite da Greci, con lo stesso costume, gli stessi simboli, gli stessi doni che, in accordo 



 4 

con la tradizione, ognuno di essi inventò e destinò al genere umano” (Dion. Hal., 7, 72, 13). Forse 
Fabio Pittore ha anticipato un po’ troppo non tanto l’origine della festa, quanto lo schema rituale 
della processione. E’ comunque certo – e la documentazione figurativa superstite romana della 
prima età repubblicana lo conferma – che tra i Romani era diffusa la conoscenza delle immagini 
degli dei greci e dei fatti loro attribuiti. Le complesse scene figurate sulle ciste prenestine, delle 
quali una bottega, forse la più importante, era a Roma, dimostrano che era ormai in atto un 
complesso lavoro di sovrapposizione funzionale destinato in breve tempo a trasformare gli dei 
romani in manifestazioni locali degli dei olimpici.  
 Nel tempio di Giove Capitolino, fino alla totale distruzione avvenuta per incendio il 6 luglio 83 
a.C., statue e decorazioni architettoniche erano prevalentemente in terracotta. V’erano stati nei 
secoli interventi di manutenzione e di “abbellimento”, ma in complesso l’enorme edificio della tarda 
età regia mantenne intatta la sua conformazione arcaica. A Vulca era attribuita la statua di culto in 
terracotta di Giove Capitolino, commissionata da Tarquinio Prisco – e probabilmente collocata in 
una sede temporanea, in attesa del completamento del tempio –, che rappresentava il dio seduto 
con sontuose vesti proprie di un re etrusco (tunica palmata, toga purpurea, bulla aurea, corona, 
scettro) e con un fascio di fulmini nella mano destra. Plinio gli assegna anche un Hercules fictilis di 
dubbia collocazione – il Foro Boario, sede dei principali culti di Ercole? –, talvolta identificato, ma 
senza alcun fondamento, con una piccola statuetta (un sigillum) descritta da Marziale. E’ dubbia 
invece l’attribuzione al medesimo artista delle quadrighe che decoravano il fastigio del tempio, in 
quanto, vista la loro collocazione, devono essere state eseguite molti decenni dopo, all’epoca di 
Tarquinio il Superbo, quando l’edificio fu effettivamente completato. Oltre le quadrighe, non 
dovevano mancare sul tempio di Giove altre statue acroteriali, collocate sul fastigio alla maniera 
etrusca, se nel 275 a.C. un fulmine colpì un acroterio di terracotta raffigurante Summanus, 
danneggiandolo gravemente.  
 Già nel 295 a.C., tuttavia, l’apparato decorativo del vetusto tempio doveva apparire bisognoso 
di restauri – forse anche obsoleto –, se gli edili curuli Quinto e Gneo Ogulnii intervennero 
collocando al suo ingresso soglie di bronzo e ponendo sul fastigio, in luogo di una delle quadrighe 
in terracotta, una nuova quadriga in bronzo guidata da Giove, il cui peso dovette evidentemente 
costringere ad ulteriori provvedimenti a carattere strutturale. Un altro intervento, piuttosto limitato, 
sul tempio, è documentato dall’attività degli edili curuli Marco Emilio Lepido e Lucio Emilio Paolo 
che, nel 193 a.C., lo adornarono con clipei dorati. Nel 179 a.C., lo stesso Marco Emilio Lepido 
insieme con Marco Fulvio Nobiliore, in qualità di censori, rivestirono con stucco le pareti e le 
colonne dell’edificio.  
 In questo lasso di tempo alcune lastre di rivestimento in terracotta (anthemia) furono sostituite 
con nuove, i cui motivi ornamentali erano estranei all’originario sistema decorativo. L’edificio, con 
le sue terrecotte arcaiche, quelle medio-repubblicane, e le nuove sculture acroteriali, di cui talune 
in bronzo, avrà assunto, superata l’impressione architettonica d’insieme, un aspetto eclettico, dove 
vari stili si mescolavano secondo un sistema coerente solo con le sue imponenti misure.  
 Fino all’83 a.C. la statua di culto di Vulca continuò comunque ad assolvere egregiamente il suo 
compito, e a nessuno venne in mente di sostituirla con un’altra artisticamente più aggiornata. E’ 
quanto d’altronde si desume dalle fonti superstiti. A testimonianza di Varrone, per centosettanta 
anni dalla fondazione di Roma, gli dei furono venerati senza il supporto di statue di culto: “Se 
questa usanza fosse stata mantenuta”, aggiungeva Varrone, “il culto degli dèi sarebbe stato 
attuato in modo più reverenziale” (August., Civ. Dei, 4, 31). A questa tradizione aniconica avrebbe 
reagito Tarquinio Prisco, commissionando a Vulca la prima statua di culto di cui si abbia 
conoscenza per Roma, appunto il Giove Capitolino. Dopo di allora e fino alle guerre asiatiche, 
almeno secondo Plinio, le immagini degli dei nei templi romani furono realizzate prevalentemente 
in legno o in terracotta. Plinio (Nat. Hist., 35, 157-158) afferma inoltre che al loro tempo le statue 
fittili di Vulca fossero considerate le più splendide immagini divine, né avrebbero potuto essere 
biasimati gli antenati per aver venerato statue eseguite in terracotta, in quanto allora non si 
adoperava l’oro e l’argento. In vari luoghi, continua Plinio, erano ancora visibili non solo simulacri 
di tal genere, ma anche decorazioni fittili di fastigi templari, rimarchevoli per qualità di lavorazione 
e per meriti artistici: più venerandi dell’oro, e certamente più innocenti (sanctiora auro, certe 
innocentiora).  
 Marco Porcio Catone detto il Censore, vissuto nel periodo compreso tra la fine della seconda 
guerra punica e l’avvio della politica imperialistica romana nel bacino orientale del Mediterraneo – 
autorevole e intransigente voce dell’opposizione nei confronti di una completa ellenizzazione dei 
costumi sentita come contraria agli interessi romani ed alla morale tradizionale –, nell’ambito di 
un’orazione a favore della lex Oppia, che voleva porre un freno al sempre più diffuso lusso 



 5 

femminile, ebbe a dire: “Infeste, credetemi, sono le statue trasportate da Siracusa in questa città. 
Già da molte parti sento montare una totale ammirazione per gli ornamenti di Corinto e di Atene, e 
ridere delle decorazioni architettoniche in terracotta (antefixa fictilia) degli dei romani” (Liv., 34, 4, 
4).  
 Probabilmente non si deve prestare molta fede a questi discorsi moralistici nei quali si infiltrano 
non pochi elementi di un aspro scontro politico sull’opportunità o meno di immischiarsi negli affari 
del mondo greco. Catone esprimeva tutta la sua preoccupazione non tanto sugli effetti deleteri 
delle statue greche a causa della loro qualità formale, quanto sul pericolo che gli dei greci si 
potessero adirare per la traslazione delle loro immagini cultuali a Roma senza la tradizionale 
formula della evocatio, o piuttosto per un loro uso a carattere profano, come decorazione di edifici 
privati. Anche la distinzione tra gli ornamenti corinzi e ateniesi e le decorazioni architettoniche in 
terracotta non coinvolge specificamente le statue, e tantomeno le statue di culto, con una 
distinzione in base alle loro qualità estetiche e religiose, bensì pone a confronto sistemi decorativi 
di maggiore e minore lusso. Gli scritti catoniani a carattere politico sono conosciuti solo per 
frammenti estrapolati dal loro contesto, e rimaneggiati ideologicamente, a notevole distanza di 
tempo dalla loro elaborazione, ad opera di magistrati e scrittori coinvolti nelle sanguinose guerre 
civili che devastarono Roma dall’età dei Gracchi fino all’avvento del principato di Augusto. Si ha 
l’impressione che il contrasto pro o contro la cultura ellenica tra progressisti – Scipione Africano e il 
suo circolo – e conservatori – tra i quali Catone assume una posizione di spicco – sia una 
costruzione ideologica post eventum, quando ormai la Grecia conquistata – parafrasando un 
celeberrimo verso di Orazio che comunque riecheggia una frase di Catone di significato non del 
tutto equivalente – aveva già da tempo conquistato il feroce vincitore romano, e una colossale 
statua di culto di Giove Capitolino in oro e avorio troneggiava in luogo della statua fittile di Vulca 
nel nuovo gigantesco tempio costruito dopo l’incendio dell’83 a.C., e dedicato da Quinto Lutazio 
Catulo nel 69 a.C.  
 Per interpretare correttamente il senso di queste polemiche, si dovrebbe avere una conoscenza 
migliore delle tipologie, degli stili e dei modi di realizzazione delle più antiche statue di culto in 
legno e in terracotta. Solo così ci si potrebbe avvicinare ad una comprensione della mentalità 
romana e dei modi di percezione delle statue di culto arcaiche a confronto con le statue di culto 
prodotte da artisti greci.  
 Si può comunque facilmente supporre che per un comune spettatore di età tardo-repubblicana 
– ormai da lungo tempo esercitato all’osservazione delle ben più aggiornate statue cultuali prodotte 
dagli artisti greci in età classica ed ellenistica – la figura del Giove di Vulca, organicamente poco 
articolata, apparisse come a noi appare un’immagine di culto di età ottoniana o romanica, 
ambedue intese in modo elementare da non intenditori più simili a pupazzi che non come il 
risultato di un faticoso cammino verso una sempre più attenta imitazione di un corpo umano.  
 Di codesto Giove arcaico non si riesce ad avere, purtroppo, un’idea precisa. Si potrebbe tentare, 
invece, di ricostruire idealmente l’altra statua attribuita da Plinio a Vulca, il c.d. Hercules fictilis. 
Sebbene non si abbia alcuna informazione in merito alla sua iconografia, è d’aiuto, in questo caso, 
un torso maschile in terracotta proveniente dal santuario di Portonaccio a Veio, del quale Giovanni 
Colonna ha recentemente attestato una cronologia nell’ambito del terzo venticinquennio del VI 
secolo a.C., e la pertinenza ad una statua a tutto tondo lavorata in due pezzi separati, con la 
giunzione all’altezza delle anche, coperte forse da un perizoma metallico. Con il braccio destro 
alzato, il sinistro abbassato e lievemente ritratto, una fascia sui fianchi, la statua avrebbe potuto 
raffigurare Ercole con la clava brandita, retta più come un attributo che non come un’arma, con un 
arco stretto dalla mano destra e con la pelle di leone cinta ai fianchi secondo uno schema 
iconografico di tradizione cipriota, ma dipendente da modelli greci, e non priva di confronti in Lazio 
e in Etruria.  
 Se la proposta di Colonna coglie nel segno, così potremmo immaginarci anche l’Hercules fictilis 
di Vulca: uno dei tanti lavori etruschi realizzati a emulazione di prodotti artistici greci o, come in 
questo specifico caso, suoi immediati derivati. Non v’è in nessuna delle opere di coroplastica 
etrusco-italiche eseguite tra VI e V secolo a.C., e quindi anche nell’Ercole veiente, un modo di 
esecuzione che non derivi per l’impostazione generale della figura dal repertorio greco, e che non 
cerchi di aggiornarsi traendo ispirazione dalle forme artistiche greche sempre in continua 
evoluzione. Persino nei lavori in cui l’originalità inventiva è più avvertita, quando cioè si riscontra la 
volontà di sperimentare forme espressive autonome, come nelle terrecotte acroteriali dal santuario 
di Portonaccio di Veio, o in quelle dal tempio di Mater Matuta a Satrico, oppure nell’altorilievo 
frontonale di Pyrgi, la matrice greca del linguaggio figurativo non viene mai meno.   



 6 

 Quando si analizzano i prodotti della coroplastica eseguiti tra IV e di III secolo a.C., nei rari casi 
in cui ci troviamo di fronte a statue che con una certa attendibilità possano essere considerate non 
votive ma di culto – la Minerva Tritonia di Lavinio, la Minerva di Roccaspromonte, l’Arianna da 
Falerii Novi al Louvre oppure i busti di Cerere e Libera da Ariccia –, pur con risultati diversi per 
qualità formale o per estrazione culturale dei coroplasti, non si riduce, né potrebbe essere 
altrimenti, il fondamentale supporto della cultura artistica greca, talora mal compresa, talaltra 
invece, in virtù della materia duttile, plasmata con sorprendente abilità, felicemente trasposta in un 
linguaggio di singolare freschezza. Queste opere, nel loro insieme, sono la concreta testimonianza 
delle statue di culto fittili romane di cui parlano Catone e Plinio. 
 
 I Greci vengono alla conquista di Roma. Con le prime vittoriose campagne militari sugli stati 
greci e asiatici sorti dalle ceneri dell’impero di Alessandro Magno – di Tito Quinzio Flaminino a 
Cinocefale (197 a.C.) contro Filippo V, re di Macedonia; di Lucio Cornelio Scipione detto l’Asiageno 
a Magnesia (190 a.C.) contro Antioco III, re di Siria; di Gneo Manlio Vulsone contro i Galati (189 
a.C.); di Lucio Emilio Paolo a Pydna (168 a.C.) contro Perseo, re di Macedonia – giunsero a Roma, 
al seguito dei comandanti vincitori che desideravano rappresentare nel modo più scenografico e 
magnificente le loro gesta gloriose, intellettuali greci, attori e mimi, e naturalmente anche artisti. 
Ciò non avvenne senza che la percezione romana del mondo greco mutasse radicalmente. Fino 
allora le opere d’arte greca erano filtrate a Roma attraverso canali limitati: bottini di guerra 
(almeno a partire dalla fine del III secolo a.C. con le vittorie su Siracusa e su Taranto), statue 
onorarie dedicate nell’Urbe dalle città della Magna Grecia a favore dei loro nuovi patroni. Dai primi 
decenni del II secolo a..C. la cultura figurativa greca cominciò a penetrare a Roma senza alcun 
intermediario; gli artisti greci – da Atene, da Rodi, dall’Asia Minore – diedero avvio ad una vasta 
produzione anche a favore della nuova committenza romana. Era inevitabile che la stessa 
produzione artistica romana ne subisse le conseguenze, adeguandosi rapidamente al nuovo 
linguaggio figurativo, anche se continuarono ad essere talvolta adoperati i materiali tradizionali, 
terracotta e tufo stuccato.  
 Il trattato di Plinio ha conservato i nomi di un certo numero di scultori greci vissuti appunto nel 
II secolo a.C., le cui opere erano conservate nei templi dedicati dai comandanti trionfatori a seguito 
delle loro vittoriose imprese. Molti di essi dovevano, perciò, essere stati attivi a Roma stessa, 
oppure vendevano i loro prodotti ai Romani pur continuando a risiedere in Grecia. Nel tempio di 
Apollo Medico c’erano una statua di Apollo con Latona, Diana e le nove Muse, opera di Philiskos di 
Rodi, un’altra statua di Apollo nudo, opera del medesimo artista, e un Apollo con la cetra 
dell’ateniese Timarchides. Nel tempio di Giunone Regina c’erano due statue di Giunone, di Polykles 
una e di Dionysos l’altra, ambedue figli di Timarchides, una statua di Venere, opera di Philiskos di 
Rodi, e altre sculture di Pasiteles. Nel tempio di Giove Statore c’era la statua di Giove, opera di 
Polykles e Dionysios, un Pan ed Olimpo lottanti di Heliodoros, la Venere che si lava di Doidalsas, e 
un’altra in piedi di Polycharmos (Plin., Nat. Hist., 36, 34-35). Si tratta di artisti ateniesi, rodii o di 
ascendenza greco-asiatica che, in base ad una non cospicua, ma comunque significativa serie di 
documenti letterari ed epigrafici, sappiamo aver vissuto nell’arco del II secolo a.C.: c’è quindi la 
possibilità, non remota, che alcuni di essi fossero stati attivi, per un certo periodo, anche a Roma. 
E’ il caso di Polykles. Plinio cita una seconda volta un Polykles (Plin., Nat. Hist., 34, 52), 
inserendolo tra i grandi scultori in bronzo fioriti durante la 156a Olimpiade (156-153 a.C.). Da 
un’epistola di Cicerone, di non facile lettura, si desume che a questo artista vada attribuita anche 
una statua colossale di Ercole che era sul Campidoglio a fianco di una statua equestre di Scipione 
Emiliano, dedicata probabilmente non molto dopo la sua nomina a censore nel 142 a.C. (Cic., ad 
Att., 6, 1, 17). E’ ormai opinione comunemente accettata che la statua di Ercole sia stata dedicata 
nella medesima occasione; è verosimile, perciò, che l’Ercole Capitolino sia coevo con le sculture 
realizzate da Polykles e dal fratello Dionysios nei templi di Giove Statore e di Giunone Regina, Il 
tempio di Giove Statore è stato dedicato, infatti, insieme con il portico che conteneva ambedue gli 
edifici sacri, da Quinto Cecilio Metello detto il Macedonico dopo il 148 a.C., a seguito della sua 
vittoriosa campagna militare contro Andrisco e la riduzione della Macedonia a provincia romana. Si 
discute se nell’occasione fosse stato ricostruito anche il tempio di Giunone Regina, già dedicato nel 
179 a.C. da Marco Emilio Lepido, e se i lavori fossero stati ultimati immediatamente dopo il trionfo 
del 146 a.C., o quando il Macedonico assunse la carica di censore nel 131 a.C. Comunque sia, data 
la cronologia dell’attività di Polykles (e del fratello Dionysios), attestata indiscutibilmente dopo la 
metà del II secolo a.C., resta confermata l’identità del Polykles autore dell’Ercole Capitolino, ma è 
difficile poterlo identificare con il bronzista omonimo che, data la sua acme tra il 156 e il 153 a.C., 
dovrebbe essere di una generazione precedente. 



 7 

 Una famiglia di artisti ateniesi che faceva capo a Timarchides ed ai figli Polykles e Dionysios era 
quindi attiva a Roma stessa, o perlomeno, produceva un gran numero di opere per la committenza 
romana. Questa medesima famiglia, originaria del demo ateniese di Thorikos, sulla base di 
Pausania e di una ricca serie di documenti epigrafici, risulta presente ad Atene e in altre località 
della Grecia, tra cui Elateia, dove tre fratelli, Polykles, Timokles e Timarchides, avevano realizzato 
la statua di culto di Athena Kranaia. E’ stato recentemente proposto, con una certa attendibilità, di 
identificare due di essi con il Timarchides autore dell’Apollo con la cetra e con il bronzista Polykles 
fiorito durante la 156a Olimpiade. I figli di Timarchides, l’uno di nome Polykles e l’altro Dionysios, 
avrebbero poi lavorato a Roma nella porticus Octaviae, mentre il figlio di quest’ultimo Polykles, di 
nome Timarchides come il nonno, talvolta insieme con lo zio Dionysios, avrebbe realizzato una 
serie di sculture verso la fine del II secolo a.C. ad Atene e a Delo, tra le quali è conservata la 
celeberrima statua acefala di un mercator romano di nome Gaius Ofellius Ferus.  
 Per un caso fortunato, sono giunti fino a noi numerosi frammenti di statue di culto dal territorio 
romano e italico, prevalentemente teste di marmo, che permettono comunque di avere un’idea su 
come i Romani avessero revisionato le proprie immagini divine uniformandole all’universo artistico 
e figurativo greco. Di misure che vanno da una volta e mezzo fino a cinque volte il vero, esse 
dichiarano una dipendenza da schemi figurativi desunti per lo più dalla tradizione dei grandi scultori 
posteriori a Fidia, sebbene non manchino opere a carattere più patetico, sulla linea della 
produzione greco-asiatica. Anche in questo caso, tuttavia, un raggelamento delle forme e una 
tendenza verso una maggiore uniformità dei piani facciali individua un viraggio verso una composta 
classicità, forse considerata più idonea alla raffigurazione degli dei. L’acconciatura di una testa 
femminile rinvenuta alle pendici del Campidoglio  e, in modo più evidente, le intere fattezze di una 
testa già in collezione Albani ed ora nel Museo Capitolino , sono dipendenti dalla Cnidia di 
Prassitele, all’epoca, evidentemente, già diventata tra i massimi nobilia opera della cultura 
figurativa classica. Un’altra testa già nella collezione Albani, verosimilmente un Apollo, con i riccioli 
raccolti e forse annodati alla sommità del capo, sembra avere un’acconciatura dipendente da un 
celebrato tipo scultoreo: forse l’Apollo del tipo Belvedere o la Venere del tipo Dresda-Capitolino. 
L’acconciatura della testa della Diana proveniente da Ariccia, ora a Kopenhagen , deriva 
dall’Artemide di Versailles, alla quale la testa si avvicina anche per l’evidente torsione del collo 
verso sinistra (rispetto allo spettatore). Domina in esse, quindi, un riferimento all’ambiente artistico 
di IV secolo a.C., quindi di un classicismo avanzato, ma diluito in una, almeno apparente, 
mancanza di espressività. In determinati casi, come in un’altra testa femminile dalla collezione 
Albani, una divinità femminile matura, la matrice ellenistica del volto è volutamente virata verso 
soluzioni classicistiche. Né appare diverso il caso della testa femminile da Alba Pompeia , se si 
tratta di una statua di culto e non, come è stato proposto di recente, di una imago clipeata. La 
drammatica torsione del volto piegato verso l’alto – un riferimento preciso ad opere quale la Niobe 
degli horti Sallustiani – con un un grido appena trattenuto, è ridimensionato dalla rigida levigatezza 
delle superfici e dalla totale mancanza di vibrazione della maschera facciale. 
 La mistione di componenti classiche e barocche, ma con una sensibile prevalenza per la 
componente classica, è, come si è già detto, caratteristica di questa fase. Ci si trova spesso di 
fronte ad operazioni ai limiti dell’eclettismo; e se non se ne recepisce a fondo l’esito finale, ciò è 
dovuto all’estrema frammentarietà di quanto è conservato. Come si deve immaginare il corpo della 
testa femminile Albani affine alla Cnidia , oppure il corpo della testa di Diana da Ariccia ?  
 Nessun lavoro mostra meglio questo atteggiamento della c.d. Giunone Cesi  che, se non è una 
statua di culto, era certamente una statua votiva in un tempio, eseguita con grande 
verosimiglianza a Roma stessa, e non trasferita a Roma da una sede greca. Il suo corpo massiccio, 
ma non privo di raffinati sbilanciamenti e contrasti di movimento che si riverberano anche sul 
corposo panneggio, con la sua felice, naturalistica esecuzione di pieghe, è partecipe della 
tradizione asiatica, forse pergamena, ma imitata in modo pesante, senza la drammatica 
effervescenza delle sculture poste a decorazione del Grande Altare, mentre la testa, così vicina ai 
modi della testa dell’Afrodite di Milo anche se un poco più piena, si colloca ormai nell’alveo 
dell’incipiente classicismo. E’ proprio questo pencolamento delle opere della metà circa del II 
secolo a.C. – a tale periodo daterei sia la Giunone Cesi, sia l’Afrodite di Milo – tra differenti 
tradizioni culturali, da un lato la profonda attrazione verso il sereno mondo classico visto ormai 
come normativo, dall’altro l’esigenza di mostrarsi figli della propria epoca ruotando in modo 
ricercato i corpi secondo pose tanto complesse quanto artificiose, ad essere il segno tangibile di 
questa complessa fase storica. Se fosse confermato il riconoscimento dell’Apollo con la cetra di 
Timarchides con un tipo statuario il cui esemplare migliore è l’Apollo di Cirene nel British Museum, 
avremmo la possibilità di giudicare nel suo insieme una statua di culto di questo periodo: ritmo 



 8 

“aperto”, secondo la felice definizione di Gerhard Krahmer, torsione a ritmi incrociati del corpo 
simile a quella dell’Afrodite di Milo, panneggio corposo e pesante, acconciatura dei capelli simile a 
quella dell’Apollo del Belvedere.  
 Le medesime tendenze eclettiche, talora contrastanti, si riscontrano nella Grecia stessa, ad 
esempio nelle opere di Damophon di Messene , databili tra la fine del III e gli inizi del II secolo 
a.C., nelle quali non manca una forte dominante barocca – nella strutturazione dei volti, 
nell’andamento mosso e frastagliato delle capigliature (di Demetra e di Anytos), nelle bocche 
piccole e carnose, nel trattamento del panneggio (di Despoina) tutto pieghe e increspature tra le 
quali si distribuisce la ricchissima decorazione figurata, a imitazione di un ricamo –, malgrado la 
matrice di stampo tradizionale del suo linguaggio artistico, ben visibile già nell’impostazione 
complessiva delle figure, e che forse gli è valso l’incarico del restauro dello Zeus di Olimpia.  
 Neanche la c.d. Nike (ma più verosimilmente una Musa, ricostruita con testa pertinente al 
medesimo gruppo, ma da altra statua) attribuita all’artista ateniese Eubulides , databile nella 
seconda metà del II secolo a.C., può essere considerata di derivazione del tutto classica, con la 
torsione del corpo, sottolineata dall’agitato andamento secondo direzioni contrastanti delle pieghe 
lungo la linea della cintura appena sotto al seno.  
 Un altro caso interessante è offerto da una testa colossale da Pheneos in Arcadia finora 
riconosciuta come una Igea, e che forse raffigura Kore, opera di Attalos ateniese. La tendenza al 
massiccio allargamento dei volti, la gelida purezza delle superfici prive di mobilità, individuano in 
essa un definitivo superamento della fase ellenistica più matura. Le medesime caratteristiche sono 
presenti nel più grande acrolito romano finora rinvenuto, la testa della Fortuna huiusce diei, 
pertinente al tempio B, circolare, dell’area sacra di largo Argentina, dedicato da Quinto Lutazio 
Catulo a seguito della vittoria sui Cimbri presso Vercelli nel 101 a.C. Il confronto tra i due colossi 
dimostra la ormai totale intercambiabilità del modello romano e del modello greco, ambedue 
partecipi dello stesso ambiente culturale.  
 Anche una statua colossale di Veiove, proveniente dal tempio omonimo sul Campidoglio, con le 
sue superfici morbide e porcellanate simili a quelle di un Apollo giovanile, con il suo panneggio che 
ricade ad ampie falde regolari, ha precisi riferimenti a sculture di produzione delia databili verso la 
fine del II secolo a.C. 
 Non mancava infine a Roma, come in Grecia, un significativo interesse verso le forme arcaiche 
derivanti da quei tempi passati nei quali, appunto, le statue erano maggiormente pervase del 
divino. E se dal fianco greco domina, come esempio imprescindibile, l’immagine della Promachos 
pergamena, a Roma si attesta l’immagine della Giunone Lanuvina, ricostruibile in base alla 
monetazione repubblicana e ad una testa colossale rinvenuta a Lanuvio ed ora dispersa. Sono in 
compenso conservati gli elementi esenziali per la costruzione di un gruppo scultoreo raffigurante i 
Dioscuri con i loro cavalli presso il lacus Iuturnae nel Foro Romano . Non si tratta, in questo caso, 
di statue di culto, bensì di statue votive. Comunque sia, l’accentuazione della loro frontalità, la 
rigida collocazione ieratica degli eroi e dei loro cavalli rendono le sculture, malgrado il loro stato di 
conservazione, un interessantissimo esempio di arcaismo culturale, forse suggerito dalla volontà di 
imitare il più antico gruppo cultuale nel vicino tempio dei Dioscuri, dedicato da Aulo Postumio dopo 
la vittoria sui Latini presso il lago Regillo nel 499 o nel 496 a.C. E’ possibile che anche la Spes, una 
personificazione astratta, avesse già in età repubblicana quella veste arcaica che la 
contraddistingue; mancano, però, dati sicuri sui quali rafforzare questa ipotesi. 
 Siamo ormai in una fase in cui il linguaggio artistico greco e quello romano tendono verso la 
definitiva fusione. Non sappiamo se alcune delle opere in marmo rinvenute a Roma siano state 
prodotte da artisti locali ormai avvezzati alle formule stilistiche greche. Fino alla metà del I secolo 
a.C. circa, quando entrarono in funzione le cave del marmo di Luni, è probabilmente inverosimile, e 
la produzione in marmo dové restare prerogativa delle botteghe greche e asiatiche. Non vuol dire 
che gli artisti romani non avessero comunque appreso il nuovo linguaggio e non se ne fossero 
appropriati, rinnovando il repertorio formale e iconografico sulla base di modelli aggiornati, che 
furono trasposti in opere di terracotta e di tufo stuccato. E’ tuttavia il gusto della committenza, 
ormai conforme al gusto greco imperante in tutto, o quasi tutto, il bacino del Mediterraneo, ad 
essere definitivamente mutato.  
 
 L’apparizione degli dei nei templi. Con l’età ellenistica prende avvio un diverso modo di 
concepire il rapporto tra la statua di culto e il tempio che la conteneva. Nel Partenone e nel tempio 
di Zeus a Olimpia, Fidia aveva attentamente concepito le sue statue crisoelefantine tenendo conto 
dello spazio che le circondava. L’artista deve aver concordato con Iktinos i rapporti ottici e 
proporzionali tra l’architettura dell’interno e la sua Parthenos, cui il colonnato a doppio ordine della 



 9 

cella, costruito probabilmente in sua funzione, faceva da quinta scenografica. Il senso di misura e 
di ordine era avvertito dallo spettatore fin dalla porta d’ingresso nella sala.  
 Il caso del santuario di Olimpia era differente, in quanto il tempio preesisteva da qualche 
decennio all’intervento fidiaco. Il grande artista ateniese, per isolare il suo colosso dall’ambiente 
circostante, intervenne inserendo una vasca quadrangolare, rivestita di lastre di calcare scuro, 
davanti alla statua, e cingendola con una serie di eleganti balaustre che impedivano al visitatore di 
avvicinarsi troppo. Ogni elemento era stato calibrato con vigile ragionamento. Il calcare scuro era 
destinato ad evitare che la luce dal pavimento si riflettesse sulle superfici dello Zeus, ma fungeva 
anche da barriera ottica, con una rottura dell’uniformità del bianco pavimentale di fronte alla 
statua. Così le balaustre erano figurate solo all’interno, con pitture del fratello Panainos, mentre 
all’esterno erano dipinte in un uniforme colore blu. 
 I templi ellenistici, di solito prostili o in antis, erano relativamente piccoli, mentre le statue di 
culto tendevano a diventare sempre più grandi rispetto all’edificio nel quale erano racchiuse. Ciò 
non è dovuto, come si è detto, ad un semplice aumento della misura delle statue, quanto a un 
rapporto proporzionale tra statue e ambiente basato su differenti parametri. Non casualmente, le 
sculture di più grande misura finora note, l’Athena di Priene e il gruppo di Apollo, Artemide e Leto 
di Klaros, erano collocati in due templi peripteri, l’uno ionico, l’altro dorico, di misura ben superiore 
alla media ellenistica.  
 Nella maggioranza dei casi conosciuti, gli edifici sacri sono alla fine di un percorso processionale 
che non coinvolge più, come in passato, nel caso dei templi peripteri, l’intera peristasi, praticabile 
secondo un tragitto anulare, ma solo la facciata e la porta d’ingresso alla cella, sede della statua di 
culto. Il tempio diventa simile ad uno scrigno, e la statua di culto il suo prezioso contenuto. Con 
attenta regia, era sapientemente orchestrato un impatto teatrale sullo spettatore, accentuato 
proprio dall’impressione che le statue di culto, entro uno spazio ridotto, apparissero immense. Le 
immagini dovevano dare l’impressione di essere vive, pronte a balzare via, con energia a stento 
trattenuta, da un ambiente per loro non idoneo, simile ad una gabbia. 
 E’ questo il caso della statua di culto di Zeus Sosipolis nella cella del suo tempio a Magnesia sul 
Meandro. L’edificio è piccolo (stilobate di 7,38 x 15,82 m), ma con una decorazione architettonica 
raffinatissima. La cella è pressoché quadrata (5,70 x 5,45 m); al suo interno, il podio dell’immagine 
di culto, pari alla larghezza della cella – quanto è preservato è un restauro attribuito a Nerone – 
copre poco più di un terzo dello spazio. Il dio, grande due volte il naturale, in un atteggiamento 
che ricordava in qualche modo lo Zeus di Olimpia, inevitabile modello per tutte le seguenti statue 
di culto destinate al dio, fino al Giove Capitolino, dominava incontrastato in uno spazio così 
ristretto, come in miracolosa epifania.  
 Non è un caso isolato. L’effetto doveva essere ancor più accentuato nel c.d. Zeus di Aigeira , la 
cui testa colossale, alta 0,88 m, fu rinvenuta in un piccolo edificio templare nelle immediate 
vicinanze del teatro (il c.d. naiskos D). La cella, lunga 10 m ca. e larga 6,65 m., era divisa in due 
settori tramite una transenna litica, che impediva di avvicinarsi troppo al podio che sorreggeva la 
statua, o le statue cultuali. Nel suo settore anteriore, sul pavimento, era applicato un mosaico con 
raffigurazione di un’aquila. E’ stato calcolato che la statua – sempre che la testa fosse pertinente 
all’immagine cultuale all’interno di questo tempio, fatto che si deve ritenere ancora plausibile – 
dovesse raggiungere, insieme con il suo podio alto 0,80 m e largo quanto la cella, i cinque o cinque 
metri e mezzo di altezza (tre volte il vero), enorme per un tempio nel quale l’altezza della cella non 
doveva superare i sei o sette metri circa. Anche lo Zeus di Aigeira, come il più piccolo Zeus di 
Magnesia, era seduto, in uno schema iconografico simile allo Zeus di Olimpia, ma la sua testa non 
ha più la serena maestà del modello. Essa appare come una maschera inespressiva, costruita in 
modo non organico per addizione di parti, non pensata come un insieme armonico, con la barba, 
inoltre, disegnata con fare decorativo. E’ l’avvento di un mondo di apparenze, nel quale l’effetto ha 
maggiore importanza della qualità, e la scenografia domina su un effettivo afflato religioso.  
 Così si presentavano ai fedeli Despoina, Demetra, Anytos  e Artemide entro la cella del 
santuario di Despoina a Lykosoura, cronologicamente più o meno coevo con il tempio di Magnesia. 
E’ un tempio dorico prostilo, con sei colonne in facciata (11,15 x 21,34 m). La cella misurava 9,35 x 
13,50 m. Come nel caso del naiskos D di Aigeira, il suo pavimento era parzialmente coperto da un 
mosaico a ciottoli raffigurante, entro una cornice con motivo ad onde, girali vegetali e un motivo a 
torri merlate, due felini affrontati. Sul fondo, anche in questo caso separato da una transenna, si 
ergeva il grande basamento atto a contenere le statue di culto era largo 8,40 m, poco meno della 
cella, alto 1,26 m, con il corpo centrale a risalto (3,66 m) rispetto ai due settori laterali (2,40 m). Il 
gruppo cultuale, di cui G. Dickins ha proposto una ricostruzione che si è dimostrata corretta a 
seguito della felice scoperta di una moneta di bronzo di Megalopoli, dell’età di Giulia Domna, 



 10 

raffigurante in modo schematico il gruppo cultuale, era composto da Despoina (una dea 
dell’Arcadia identificata con Kore) con la madre Demetra sedute al centro in trono, mentre ai loro 
lati erano, a sinistra Artemide in veste di cacciatrice, a destra il Titano Anytos, tutore di Despoina, 
in corazza, ambedue stanti, su due basi aggiunte perché potessero essere di misura pari alle due 
statue principali. L’altezza complessiva del gruppo, compreso il podio, era di 5,80-5,90 m ca. La 
copertura delle statue colossali con una brillante policromia che accentuava, tra l’altro, la visibilità 
delle minuziose decorazioni a rilievo del panneggio di Despoina; la loro compressione entro una 
cella che appena le contiene; l’impossibilità da parte dello spettatore di avvicinarsi al gruppo 
cultuale perché bloccato dalla presenza di una balaustra, per cui il gruppo cultuale poteva essere 
visto solo ad una certa distanza; la presenza, a fianco della porta d’ingresso, di uno specchio 
destinato a riflettere le immagini di culto di modo che, a coloro che uscivano dal tempio, si 
mostrassero anche di fronte; tutti questi elementi, ai quali si dovrebbe aggiungere una visibilità 
ridotta nel buio del vano appena rischiarato da fiaccole o, talvolta, da una luce laterale diurna, in 
caso di apertura di una porta laterale, dovevano accentuare l’effetto di una visione come allucinata, 
non del tutto percepibile razionalmente: era richiesta una partecipazione emozionale dello 
spettatore. 
 Ebbene, proprio l’effetto drammatico delle statue di culto colossali entro spazi ridotti fu talvolta 
accentuato in ambiente romano, dove i templi, di misura relativamente limitata, sebbene superiore 
alla media dei templi greco-ellenistici, avevano per tradizione celle ancor più piccole. Per buona 
parte del II secolo a.C., fino agli interventi rivoluzionari di Hermodoros di Salamina, che introdusse 
lo schema periptero, i templi conservarono, almeno parzialmente, una tipologia italica, con un 
pronao quasi pari di misura alla cella: una soluzione architettonica dovuta a ragioni rituali, che 
tuttavia riduceva in modo consistente la misura delle celle, destinate a contenere la sola immagine 
del dio. Solo verso la fine del II secolo a.C., con l’impetuoso sviluppo dello schema 
pseudoperiptero, la cella assunse un ruolo predominante nell’impostazione del tempio; ma prima di 
allora – e in qualche modo ancora fino all’età augustea – le statue di culto colossali create dagli 
artisti greci per la committenza romana si dovettero accontentare di spazi assai contenuti. 
 La statua della Fortuna huiusce diei, pur essendo datata tra la fine del II e i primi anni del I 
secolo a.C., è esemplare della prima soluzione. Il tempio fu dedicato da Lutazio Catulo all’indomani 
della vittoria di Vercelli sui Cimbri del 101 a.C. L’immagine della dea era stante, e non seduta. 
Poiché la testa è alta, con il collo, 1,46 m, si può ricostruire una figura alta otto metri circa. Nella 
sua prima fase il tempio si presentava nella forma di un monoptero colonnato del diametro di 
19,20 m, al cui interno era la cella di più piccolo formato la cui altezza deve essere stata più o 
meno pari all’altezza delle colonne della peristasi, 11 m. In questa cella circolare, poco illuminata, 
di misura ridotta, la statua di culto dominava lo spazio con un effetto sconcertante. E’ anzi possibile 
che lo spettatore, pur collocandosi nel punto più lontano in assoluto dalla statua, presso la porta 
d’accesso alla cella, non avrà avuto la possibilità di abbracciare immediatamente, con un solo 
sguardo, l’intero ambiente e la statua in tutta la loro altezza, pur percependo l’incombente 
presenza del colosso. Era ovvio che, nel momento in cui un altro Quinto Lutazio Catulo, 
discendente di colui che aveva dedicato il tempio (forse il nipote omonimo console nel 78 a.C.), 
decise di inserire nella cella altre tre statue attribuite a Fidia, due in hymation ed un colosso nudo, 
si decise di intervenire sul tempio trasformandolo in un monoptero pseudoperiptero. 
 Della seconda soluzione offre interessanti dati il tempio di Fides, ricostruito dal console del 115 
a.C. Marco Emilio Scauro (e dedicato forse nel 109 a.C.). Con la sua misura ipotizzata di 20 x 30-35 
m ca., esso contava tra gli edifici sacri più importanti di Roma tardo-repubblicana. Era un tempio 
forse prostilo esastilo, con cella assai più sviluppata rispetto al pronao, decorata con colonne a 
risalto e nicchie. Al suo interno era la statua di culto della dea, anch’essa stante, forse con una 
cornucopia in mano. Dai frammenti superstiti si può ricostruire un colosso di sei metri circa di 
altezza, quindi pari a tre volte e mezzo il vero: una misura imponente, ma non audace rispetto ad 
un tempio che, con le colonne alte tra i 10 e i 13 metri circa, doveva avere una cella di pari altezza. 
 Come si è detto, le statue di culto romane di questo periodo erano di solito più grandi del vero, 
da una volta e mezzo circa fino al caso, in sé eccezionale ma certamente non unico, della Fortuna 
huiusce diei, pari a circa cinque volte il vero. Solo che, pian piano, la misura delle sculture si 
adeguò a quella del tempio in un rapporto proporzionale più armonico, memore della migliore 
tradizione classica e più affine allo spirito di assetti come quello del Partenone o del tempio di 
Nemesi di Ramnunte, dove la grandezza della statua impose una maggiore dilatazione del 
contenitore, sì che lo spettatore, entrando nella cella, non subisse un senso di turbamento, se non 
di vera oppressione.    



 11 

 Sia in Grecia sia a Roma, le colossali statue di culto realizzate secondo il gusto imperante del 
momento, e certo naturalistiche, dovevano coinvolgere emozionalmente lo spettatore, accrescendo 
l’effetto drammatico della epifania. Le più antiche statue di culto eseguite in materiali meno 
pregiati, come il legno, ed eventualmente ricoperte con foglie o lamine d’oro o di metallo pregiato, 
restarono a fianco delle nuove e più lussuose in rapporto indipendente. L’esecuzione dell’Athena 
Parthenos fidiaca non decretò mai la fine cultuale della vera, e forse unica, statua di culto, l’Athena 
Poliàs, collocata nell’Eretteo. Ad Argo l’antichissima statua di culto di Hera, miracolosamente 
preservata dall’incendio che distrusse il suo tempio nel 423 a.C., ebbe posto nel nuovo tempio a 
fianco della statua crisoelefantina di Hera realizzata ex novo da Policleto. In età ellenistica, 
nell’oikos K sul fianco occidentale dell’Asklepieion di Messene, era venerata Artemide Orthia 
(conosciuta anche con l’epiclesi Phosphoros o Oupesia) della quale, sul fondo del vano, era la 
statua colossale di culto, opera di Damophon di Messene. Davanti al podio di codesta statua, c’era 
una base circolare più piccola, probabilmente destinata a reggere la più antica statua di culto della 
dea, una piccola immagine di legno a forma di erma, che si vede nelle mani di Mego, una fanciulla 
raffigurata in una statua posta entro il santuario, e dedicata dai genitori Damonikos e Timarchis, 
con l’immagine di culto in una mano e con una fiaccola nell’altra.  
 La prassi di affiancare vecchia e nuova statua di culto è documentata anche a Roma, forse per 
immediato riflesso della maniera greca. Nel tempio di Veiove sul Campidoglio, a partire dal 193 a.C. 
c’era un simulacrum del dio, secondo Plinio, di cipresso (Plin., Nat. Hist., 16, 216). Ma, durante gli 
scavi di Antonio Maria Colini, fu rinvenuta all’interno del tempio la statua colossale in marmo 
raffigurante Veiove, opera di età tardo-repubblicana, che doveva essere verosimilmente la statua di 
culto collocata sul podio della cella del tempio. Vuol dire, perciò, che in età tardo-repubblicana e 
poi in età imperiale ci fossero nel tempio di Veiove un simulacrum di cipresso e una statua 
colossale di marmo. Nel tempio di Apollo Sosiano c’era probabilmente non solo la statua di culto 
colossale, di cui si vede il possente podio nel frammento di lastra della Forma Urbis Severiana, e 
che potrebbe essere stata opera dell’artista ateniese Timarchides, ma, dall’età augustea in poi, 
doveva esserci anche un Apollo in legno di cedro trasferito da Gaio Sosio a Roma da Seleucia in 
Pieria (Plin., Nat. Hist., 13, 53). In età repubblicana, invece, sembra che ci fosse una statua di 
culto di legno (un bretas), che nel 129 a.C. – durante le lotte politiche che seguirono la morte di 
Scipione Emiliano, con la possibile perdita di potere da parte dei nobiles che rifiutavano di 
procedere alla distribuzione delle terre italiche secondo il disegno di legge di Tiberio Gracco – 
pianse per tre giorni, mentre cadevano pietre dal cielo, che arrecarono danno a numerosi templi e 
uccisero anche uomini. I Romani, dietro suggerimento di haruspices, deliberarono di fare a pezzi la 
statua e di gettarla in mare (Cass. Dio, 24, 84, 2). Di questi prodigi non mancavano precedenti. Per 
tre volte, durante le guerre prima contro Antioco III, poi contro Perseo e infine contro Aristonikos 
(nel 190-88, nel 170-167, e nel 130 a.C.), una statua di Apollo a Cuma aveva pianto, dichiarando 
così la definitiva sconfitta dei Greci contro i Romani (Obseq. 28 [87]; Aug., Civ. Dei, 3, 11). 
 
 La convivenza con gli dei di terracotta. L’utilizzo della terracotta non si concluse affatto con 
l’arrivo a Roma dei primi bottini di guerra composti da opere d’arte greche e, immediatamente 
dopo, dei primi artisti greci e greco-asiatici. Da un santuario (di Minerva?) situato al primo miglio 
della via Latina provengono, oltre alcune statue fittili di Muse e di fanciulle offerenti , di misura 
compresa fra i tre quarti e la metà del vero, e due erme di Dioniso barbato, anche una statua di 
Minerva seduta su un trono a testa e zampe leonine, con i piedi poggiati su un suppedaneo, 
grande quasi quanto il naturale . Differenti per misura, per stile e per qualità artistica, le sculture 
sembrano replicare, anche se con una componente eclettica, modelli greci che scalano tra la fine 
del III e i primi decenni del II secolo a.C. La più bella di esse, una Minerva seduta in trono, 
potrebbe essere stata una delle statue di culto del santuario. Un convincente confronto 
iconografico è offerto dall’immagine della dea morbidamente seduta su un sedile a zampe leonine 
su emissioni pergamene di Filetero, databili entro il terzo venticinquennio del III secolo a.C. Al 
medesimo periodo – anche se il panneggio appare di lavorazione più accurata nella fine 
elaborazione delle pieghe del chitone rispetto al più corposo e pesante mantello sul quale 
compaiono, come ulteriore finezza formale, i segni della piegatura della veste quando riposta 
ancora in cassapanca – risale la bella statua femminile su trono proveniente dall’edificio C (un 
thesauros?) del nemus Angitiae a Luco dei Marsi in Abruzzo . Resta sintomatico dell’epoca il fatto 
che, mentre la statua di culto è in terracotta, le statue votive rinvenute nel santuario  siano invece 
di marmo, e siano probabilmente di produzione greca, con grande verosimiglianza rodia.  
 Ma le cose stavano mutando con impressionante rapidità. Durante il saccheggio di Ambracia in 
Epiro, il proconsole romano Marco Fulvio Nobiliore depredò la città di tutte le sue sculture, 



 12 

lasciando al loro posto solamente alcune opere in terracotta eseguite dal grandissimo pittore 
Zeuxis nella seconda metà del V secolo a.C. (Plin., Nat. Hist., 35, 66). Evidentemente deve aver 
pensato che non valesse la pena di trasferire a Roma, già carica di statue di terracotta, quelle pur 
firmate da un maestro del livello di Zeuxis.  
 Il gusto per la coroplastica andava scemando di pari passo con l’acuirsi d’interesse e di 
ammirazione per opere in materiale più nobile, come il marmo, il bronzo e l’avorio. Le statue fittili 
di Zeuxis erano ormai, per gli aristocratici romani dell’epoca, fuori moda, mentre tutte le altre 
sculture di Ambracia, come il celebre gruppo di Eracle suonatore di cetra con le Muse, ornarono in 
modo adeguato il trionfo di Fulvio Nobiliore prima di essere dedicate nel tempio di Hercules 
Musarum, da lui stesso eretto con i proventi del bottino di guerra, e in altri edifici pubblici, non solo 
dell’Urbe. Ciò non toglie che si continuassero a produrre decorazioni architettoniche e statue in 
terracotta, come le sculture frontonali di San Gregorio; solo che i modelli greci erano ormai imitati 
in modo sempre più puntuale, e secondo lo spirito greco si realizzarono anche quelle figure prive di 
riscontro iconografico in Grecia. E’ significativo, inoltre – a distanza di pochissimo tempo dalle 
decorazioni frontonali di Luni , ancora realizzate secondo la tecnica di copertura con pannelli ad 
altorilievo in terracotta delle sole testate delle travi portanti del tetto –, che nel tempio di San 
Gregorio  le sculture frontonali fossero applicate con coerente distribuzione metrica entro un 
timpano chiuso, alla maniera greca. 
 I Romani, tranne una limitata élite, mostrarono ancora per lungo tempo scarsa dimestichezza 
nei confronti dell’immenso patrimonio artistico greco. Sono celebri due aneddoti sul 
comportamento di Lucio Mummio nel 146 a.C., dopo la conquista e la distruzione di Corinto. Si 
narrava che Mummio non capisse assolutamente nulla di opere d’arte. Nella distribuzione del 
bottino di guerra si mostrò assolutamente disinteressato ai capolavori che Corinto aveva raccolto 
entro le sue mura in secoli di storia gloriosa. Quando, tuttavia, messi all’asta alcuni quadri, Attalo 
III, re di Pergamo, offerse la cifra sbalorditiva di seicentomila denari per l’acquisto di un dipinto di 
Aristide di Tebe raffigurante Dioniso, Mummio si insospettì, congetturando che l’opera nascondesse 
qualche valore (si può presumere di tipo magico/religioso) a lui ignoto. Perciò, ritirato il quadro 
dall’asta, lo condusse con sé a Roma, dedicandolo nel tempio di Cerere, Libero e Libera (Plin., Nat. 
Hist., 35, 24). Il secondo aneddoto è ancor più succoso. Resosi conto del valore venale dei dipinti e 
delle sculture destinati ad essere trasferiti a Roma da Corinto, ma incapace di comprenderne il 
valore artistico, Mummio mise in guardia gli incaricati del trasporto che, se avessero perduto le 
opere, le avrebbero dovute sostituire con nuove (Vell., 1, 13, 4). 
 E’ verosimile che né Nobiliore né Mummio fossero realmente così rozzi come lasciano intendere 
le più tarde fonti letterarie. Può essere, ad esempio, che l’avvertimento di Mummio in vista del 
trasposto delle opere d’arte a Roma fosse l’applicazione di uno dei tanti contratti commerciali che 
prevedevano il rimborso spese da parte dell’armatore in caso di perdita del carico merci. Si 
continuò, comunque, a scherzare sull’incapacità romana di capire l’autentico valore delle opere 
d’arte greche, sebbene molti episodi di incomprensione dipendessero probabilmente dalla ancor 
scarsa dimestichezza dei Romani nei confronti, non tanto dell’immenso patrimonio artistico greco, 
quanto della sua evoluzione storica e delle sue complesse trasformazioni stilistiche. 
 La compiuta e totale ricezione del mondo figurativo greco, e la perfezionata conoscenza delle 
sue fasi storiche permisero ai Romani di ritornare sui loro passi, e di osservare con occhio più 
attento le straordinarie possibilità offerte dall’utilizzo dell’argilla per ottenere determinati effetti 
artistici. Si può supporre, anzi, che l’analisi critica dell’arte greca abbia loro consentito di 
comprendere meglio anche i più timidi passi compiuti dall’arte etrusco-italica e poi romana nel 
costante tentativo di aggiornamento formale nei confronti del sempre rinnovato linguaggio 
figurativo ellenico. Pasiteles, un artista vissuto nell’età di Pompeo e di Cesare, che fu nello stesso 
tempo scultore in pietra e in avorio, coroplasta, toreuta e scrittore di cose artistiche, dichiarò che la 
modellazione in argilla era la madre dell’arte della plastica in tutti i suoi aspetti: nella toreutica, 
nella scultura in marmo e nella scultura in bronzo, e, pur essendo sommo in tutte queste arti – a 
lui si deve, secondo Plinio, anche un Giove eburneo nella porticus Metelli –, non produsse alcuna 
opera senza averne realizzato un modello in creta. Un altro artista coevo, Arkesilaos, celebre per i 
suoi proplasmata – termine con il quale si solevano indicare appunto i modelli in argilla di opere in 
bronzo o, forse, anche in marmo –, aveva realizzato per il Foro di Cesare la Venere Genitrice 
(evidentemente la statua di culto nel tempio omonimo) e, dietro richiesta di L. Lucullo, con il quale 
aveva una forte consuetudine di rapporti (potrebbe trattarsi sia di Lucio Licinio Lucullo Pontico, 
morto nel 56 a.C., sia del figlio, Marco Licinio Lucullo, morto in seguito alla catastrofe dei cesaricidi 
nella battaglia di Filippi del 42 a.C.), la statua di Felicitas (forse destinata per il tempio omonimo 
nel Velabro, costruito dall’antenato Lucio Licinio Lucullo con la preda bellica della sua campagna 



 13 

militare in Spagna nel 151 a.C.) rimasta incompiuta per la morte dell’artista e del committente. 
Erano opere in terracotta, realizzate per edifici templari tra i più importanti e ricchi di opere d’arte 
dell’epoca. Vuol dire che nella Roma tardo-repubblicana si impose lentamente, all’unisono con un 
risveglio d’interesse per l’arcaismo e per la mescolanza di elementi del linguaggio artistico di 
periodi differenti, una più acuta visione retrospettiva, interessata, per quanto parzialmente, ad un 
recupero della tradizione degli avi. Non c’è dubbio, infatti, che Pasiteles ed Arkesilaos non 
avrebbero eseguito né venduto opere d’argilla se non ci fosse stato uno speciale interesse degli 
aristocratici romani verso questo tipo di produzione. La Felicitas era costata un milione di sesterzi, 
mentre il modello in gesso di un cratere di bronzo, sempre di Arkesilaos, era stato pagato da un 
cavaliere romano un talento. E’ significativo, tuttavia, che il risvegliato interesse per l’arte 
coroplastica abbia condotto ad un aggiornamento in grande stile delle decorazioni architettoniche 
in terracotta. Si trattava di una fertile produzione artigianale che non mostra soluzione di continuità 
dall’età arcaica fino ad età augustea. Ne sono un interessante esempio i frammenti delle sculture 
frontonali da un tempio della via Latina. Se, tuttavia, le lastre di rivestimento fittile mantennero per 
secoli lo stesso repertorio decorativo, in età cesariana si avverte una volontà di totale 
aggiornamento dei modelli che, in taluni casi – si pensi alle c.d. lastre Campana rinvenute sul 
Palatino – raggiungono livelli artistici considerevoli, pari forse alle coeve sculture in terracotta (c’è 
da chiedersi se non si debbano a Pasiteles o ad Arkesilaos e la loro scuola la realizzazione dei 
prototipi, così alta è la qualità artistica di alcune lastre) e, come queste, con occhio attento ai rapidi 
mutamenti di gusto nella linea di un accorto eclettismo che diventa, in questa fase, linguaggio 
artistico autonomo.  
 Era inevitabile che si producesse un risveglio d’interesse anche per le statue di culto fittili. Di 
questa produzione resta ormai relativamente poco. Una pregevole statua femminile seduta in 
terracotta da Ostia era probabilmente la statua (di culto?) di un sacello di II secolo d.C. dedicato a 
Fortuna/Iside . Così si potrebbero immaginare la Venere e la Felicitas di Arkesilaos: un gioco 
spumeggiante di pieghe memore della tradizione attica della seconda metà del V secolo a.C., ma 
su un corpo più leggero ed elastico, mediato da modelli più tardi. Sono fortunatamente conservati i 
magnifici frammenti di statue in terracotta provenienti dal Palatino  nei quali si è voluto 
riconoscere, con qualche fondamento, qualcosa di simile ai proplasmata di Arkesilaos, se con il 
termine si intende un prototipo in creta dal quale potevano essere ricavati, nell’occasione, altre 
copie in bronzo o in marmo. Certo, poche opere in terracotta sanno produrre con tale perfezione la 
raffinatezza del bronzo, al punto da sembrare splendidi calchi di quelle sculture che i Romani 
dell’epoca consideravano tra i massimi capolavori dell’arte greca. Proprio Pasiteles, che era uno 
scrittore e teorico d’arte oltre che scultore e cesellatore, scrisse un’opera in cinque libri, 
raccogliendo e commentando le più eccellenti opere d’arte del passato (esse sono definite nobilia 
opera), degne di essere ricordate e preservate per il futuro. Le terrecotte del Palatino talora 
appaiono essere copie fedeli di statue celebri, come nel caso della c.d. Hera tipo Borghese o 
dell’Artemide tipo Colonna; in altri frammenti le forme, come nelle coeve lastre Campana del 
Palatino, sembrano virare verso la costruzione di immagini non più autenticamente classiche, e 
maggiomente aderenti alla temperie che si stava affermando nell’immediata età post-cesariana, 
preludio al raffinatissimo linguaggio artistico dell’età augustea. 
             Eugenio La Rocca 
 
 
 Sul concetto di statua di culto: RE, Suppl. V, 1931, col. 472 ss., s.v. Kultbild (V. Müller); E. I. Faulstich, Hellenistische 
Kultstatuen und ihre Vorbilder, 1997, p. 19 ss.; A. A. Donohue, The Greek Images of the Gods, Considerations on 
Terminology and Methodology, Hephaistos, 15, 1997, p. 31 ss.; T. S. Scheer, Die Gottheit und ihr Bild. Untersuchungen zur 
Funktion griechischer Kultbilder in Religion und Politik, 2000, p. 4 ss.; V. Pirenne-Delforge, rec. a S. Bettinetti, La statua di 
culto nella pratica rituale greca, 2001, AntClass, 72, 2003, p. 463 s.; S. Estienne, Les dévots du Capitole. Le “culte des 
images” dans la Rome impériale, entre rites et superstition, MélRome, 113, 2001, p. 189 ss.; J. Rudhardt, La perception 
grecque du territoire sacré, MélRome, 113, 2001, p. 177 ss. (specialmente sulla relazione tra statua di culto e paesaggio 
urbano); A. Lo Monaco, Il crepuscolo degli dei d’Achaia. Religione e culti in Arcadia, Elide, Laconia e Messenia dalla 
conquista romana ad età flavia, 2009, p. 159 ss.   
 Sulle statue acrolitiche: G. Despinis, Akrolitha, 1975; N. Giustozzi, Gli dei “a pezzi”: l’Hercules Polykleous e la tecnica 
acrolitica nel II secolo a.C., BullCom, 102, 2001, p. 7 ss.; G. I. Despinis, Zu Akrolithstatuen griechischer und römischer Zeit, 
NachrGöttingen, 2004, nr. 8, p. 245 ss. (p. 3 ss. del fascicolo separato); E. Ghisellini, Un “acrolito” tardo-ellenistico inedito 
della collezione Spada. Annotazioni sulla statuaria di culto della tarda repubblica, RendPontAcc, 76, 2003-2004, p. 449 ss.; 
Lo Monaco 2009, p. 162 ss. 
 Sulle statue crisoelefantine: K. D. S. Lapatin, Chryselephantine Statuary in the Ancient Mediterranean World, 2001  
 Sugli xoana: I. Papadopoulos, Xoana e sphyrelata: testimonianza delle fonti scritte, 1980; A. A. Donohue, Xoana and 
the Origins of Greek Sculpture, 1988; Lo Monaco 2009, p. 174 ss. Sui rarissimi xoana ellenistici: F. Oelmann, BJb, 157, 
1957, p. 15, nota 11; I. Bald Romano, Early Greek Cult Images, Diss. Univ. Pennsylvania, 1980, pp. 352, 363 s. 



 14 

 Sulle statue di culto ellenistiche: H. P. Laubscher, Hellenistische Tempelkultbider, Diss. Heidelberg, 1960 (dattiloscritto); 
H.-U. Cain, Hellenistische Kultbilder. Religiöse Präsenz und museale Präsentation der Götter im Heiligtum und beim Fest, in 
Stadtbild und Bürgerbild im Hellenismus, hrsg. M. Wörrle, P. Zanker, Kolloquium München 1993 (1995), p. 115 ss.; Faulstich 
1997; D. Damaskos, Untersuchungen zu hellenistischen Kultbildern, 1999. 
 Sull’Athena Parthenos: A. Michaelis, Der Parthenon, 1871, p. 27 s.; C. J. Herington, Athena Parthenos and Athena 
Polias: A Study in the Religion of Periclean Athens, 1955, F. Preisshofen, Zur Funktion des Parthenon nach den schriftlichen 
Quellen, in Parthenon-Kongress Basel, hrsg. E. Berger, 1984, p. 15 ss.; G. Nick, Die Athena Parthenos – Ein griechisches 
Kultbild, in Kult und Kultbauten auf der Akropolis. Internationales Symposion vom 7. bis 9, Juli 1995 in Berlin, hrsg. W. 
Hoepfner, 1997, p. 22 ss.; B. Schmaltz, Die Parthenos des Phidias . zwischen Kult und Repräsentanz, in Kult und 
Kultbauten, cit., p. 25 ss. Le misure sono desunte da K. Lapatin, The Statue of Athena and Other Treasures in the 
Parthenon, in The Parthenon. From Antiquity to the Present, ed. J. Neils, 2005, p. 261 ss.  
 Sullo Zeus di Olimpia: J. Liegle, Der Zeus des Phidias, 1952; B. Bäbler, Der Zeus von Olympia, in Dion von Prusa. 
Olumpikoj h peri thj prothj tou qeou ennoiaj. Olympische Rede oder über die erste Erkenntnis Gottes, Eingeleitet, übersetzt, 
und interpretiert. Mit einem archäologischen Beitrag, 2000, p. 217 ss. 
 Sul Giove Capitolino: C. C. Vermeule, The Colossus at Porto Raphti: A Roman Female Personification, Hesperia, 45, 
1976, p. 71; Id., The Heroic Graeco-Roman Zeus from the Villa d’Este in Marbury Hall, GettyMusJ, 5, 1977, p. 43; Martin 
1987, pp. 28 ss., 131 ss.; C. Maderna, Iuppiter, Diomedes und Merkur als Vorbilder für römische Bildnisstatuen, 1988, p. 
29; B. M. Krause, Trias Capitolina, Ein Beitrag zur Rekonstruktion der hauptstädtischen Kultbilder und deren 
statuentypologischen Ausstrahlung im römischen Weltreich, 1989, p. 37; S. Vlizos, Der thronende Zeus. Eine Untersuchung 
zur statuarischen Ikonographie des Gottes in der spätklassischen und hellenistischen Kunst, 1999, pp. 64 ss., 82. 
 Sull’Apollo di Daphne: Lib., Or., 60, 8-12; Philostorgius, Hist. Eccl., 87, 19 ss. (ed. Bidez). Vd. Laubscher 1960, p. 33 
ss.; A. Stewart, Greek Sculpture, 1990, pp. 202, 300, T 147 s. L’Apollo di Daphne potrebbe essere riconosciuto su monete di 
Antioco IV, nelle quali compare stante, in veste di citaredo: O. Mørkholm, Studies in the Coinage of Antiochus IV of Syria, 
1963, pp. 30, nr. 24; 34, tav. 10, A 54, A 55; A. Houghton, Coinage of the Seleucid Empire from the Collection of A. 
Houghton, 1983, p. 7, nr. 110 s., tav. 6; R. Fleischer, Studien zur seleukidischen Kunst, 1. Herrscherbildnisse, 1991, p. 50 
s., tav. 22 s. (verso, con la testa di Apollo); M. Flashar, Apollon Kitharodos, 1992, p. 70 ss., fig. 44 s. 
 Sulla Parthenos e sullo Zeus di Olimpia come modelli: Laubscher 1960, p. 154 ss.; Cain 1995, p. 119; E. Thomas, 
Hellenistische Götterbilder. Zwischen Tradition und Innovation, KölnJb 30, 1997, pp. 10, 14 s. Una posizione più prudente: 
Faulstich, p. 173 s. che riduce a questi due soli esempi l’imitazione dal classico.  
 Sullo Zeus di Aigeira: Laubscher 1960, p. 11 ss.; R. Trummer, Zwei Kolossalkööpfe aus Aigeira, AntPl 22, 1993, p. 141 
ss., tavv. 64-68, figg. 2-6; LIMC VIII, 19.., p. 347, n. 258, tav. 230; E. I. Faulstich, Hellenistische Kultstatuen und ihre 
Vorbilder, 1997, p. 94 ss., figg. 8-10; B. Andreae, Schönheit des Realismus, 1998, p. 89 ss.; D. Damaskos, Untersuchungen 
zu hellenistischen Kultbildern, 1999, p. 34 ss., 234 s., 253 s.; Kaltsas, p. 282, n. 592. L’identificazione è stata posta in 
dubbio, con argomentazioni non prive di qualche validità, da B. Madigan, Hesperia 60, 1991, p. 503 ss., spec. p. 507 
(Dioniso?), e da Faulstich 1997, mentre Damaskos 1999, p. 36 ss., rileva le difficoltà di collegare la testa con il naiskos D. 
Ma vd. A. Lo Monaco, Il crepuscolo degli dei d’Achaia. Religione e culti in Arcadia, Elide, Laconia e Messenia dalla conquista 
romana ad età flavia, 2009, p. 164, nota 43. Sulle monete che riproducono lo Zeus di Aigeira: F. Imhoof-Blumer – P. 
Gardner, A Numismatic Commentary on Pausanias, JHS, 7, 1886, p. 94, tav. S 6; L. Lacroix, Les reproductions de statues 
sur les monnaies grecques, 1949, p. 321 s., tav. 28, 8; Trummer 1993, p. 147, fig. 4. 
 Sul tempio di Zeus Sosipolis a Magnesia: C. Humann – J. Kohte – C. Watzinger, Magnesia am Mäander. Bericht über die 
Ergebnisse der Ausgrabungen der Jahre 1891-1893, 1904, p. 141 ss., figg. 151-152 (pianta e sezione delle fondazioni), 
153-154 (ricostruzione delle facciate), 158 (decorazione architettonica delle facciate), 165-166 (veduta laterale e sezione 
longitudinale), 173 (disegno ricostruttivo d’insieme), 168, 174 (foto d’insieme). 
 Sulla statua di culto del tempio di Zeus Sosipolis: Humann – Kohte – Watzinger 1904, pp. 155, fig. 167; 182, fig. 185; 
183, fig. 186; H. P. Laubscher, Hellenistische Tempelkultbider, Diss. Heidelberg, 1960 (dattiloscritto), p. 6 ss.; S. Schultz, 
Die Münzprägung von Magnesia am Mäander in der römischen Kaiserzeit, 1975, p. 40 s.; W. Geominy, R. Ozgan, AA 1982, 
p. 126, fig. 8; R. Ozgan, IstMitt, 32, 1982, p. 200, tav. 44, 2; H. G. Martin, Römische Tempelkultbilder, 1987, p. 143, fig. 
37; B. S. Ridgway, Hellenistic Sculpture, I, 1990, p. 203, nota 17; E. I. Faulstich, Hellenistische Kultstatuen und ihre 
Vorbilder, 1997, pp. 85 ss., 173 ss., figg. 1-7; Thomas, p. 10, fig. 4; LIMC, VIII, 1997, p. 347, nr. 257, tav. 230, s. v. Zeus 
(I. Leventi, V. Machaira); Vlizos 1999, pp. 72 s., 82, tav. 21, 1 (con riferimento allo schema di Zeus tipo Malibu); D. 
Damaskos, Untersuchungen zu hellenistischen Kultbildern, 1999, p. 179 ss. (a p. 182 ss. un’interessante analisi della 
tipologia). 
 Sull’arte arcaica in età ellenistica: T. Brahms, Archaismus. Untersuchungen zur Funktion und Bedeutung archaistischer 
Kunst in der Klassk und im Hellenismus, 1994; Thomas, p. 16 ss., figg. 14, 15. 
 Sull’Athena Polias di Pergamo: H. v. Fritze, Die Münzen von Pergamon, 1910, p. 35 ss., tavv. 1, 7; 8; 10; E. Ohlemutz, 
Die Kulte und Heiligtümer der Götter in Pergamon, 1940, p. 20; Laubscher, p. 16 ss. 
 Sull’importanza delle feste nelle città ellenistiche: L. Robert, in Actes du 8. Congrès international d’épigraphie grecque et 
latine à Athènes 1982 (1984), p. 35 ss. (= Opera minora selecta, 6, 1989, p. 709 ss.); P. Herrmann, Antiochos der Grosse 
und Teos, Anadolu, 9, 1965, p. 118 ss.; Fr. Dunand, Sens et fonction de la fête dans la Grèce hellénistique. Les cérémonies 
en l’honneur d’Artémis Leucophryéné, DialHistAnc, 4, 1978, p. 201 ss.; Id., Fêtes et réveil religieux dans les cités grecques 
à l’époque hellénistique, in Dieux, fêtes, sacré dans la Grèce et la Rome antiques, Actes du colloque, Luxembourg 1999 
(2003), p. 101 ss.; G. Sumi, Civic Self-Representation in the Hellenistic World. The Festival of Artemis Leukophryene in 
Magnesia-on-the-Maeander, in Games and Festivals in Classical Antiquity. Proceedings of the Conference held in Edinburgh 
2000 (2004), p. 79 ss. 
 Su Vulca, le statue a lui attribuite e l’officina veiente: A. Andrén, In Quest of Vulca, RenPontAcc, 49, 1976/77, p. 63 ss.; 
G. Colonna, Tarquinio Prisco e il tempio di Giove Capitolino, PP 36, 1981, p. 41 ss., spec. pp. 49, 56 ss.; Id., Etruria e Lazio 
nell’età dei Tarquini, in Etruria e Lazio arcaico, QuadAEI 15, 1987, p. 62 ss.; M. Cristofani, I santuari: tradizioni decorative, 
ibid., p. 106 ss.; Martin 1987, pp. 14 ss., 28 ss., 31 ss.; G. Colonna, La produzione artigianale, in Storia di Roma I. Roma in 
Italia, Einaudi 1988, p. 311 ss.; Id., Torso di statua virile raffigurante probabilmente Ercole, in Veio, Cerveteri, Vulci. Città 
d’Etruria a confronto, a cura di A. M. Moretti Sgubini, Catalogo della mostra, Roma 2001, p. 65 s.; C. Weber-Lehmann, in 
Künstlerlexicon der Antike 2, 2004, p. 509 s., s. v. Vulca.    
 Sull’Ercole in terracotta dal santuario del Portonaccio a Veio: G. Colonna, in Veio, Cerveteri, Vulci. Città d’Etruria a 
confronto, Catalogo della mostra a cura di A. M. Sgubini Moretti, Roma 2001, p. 65 s. Si veda inoltre: M. Cristofani, in La 



 15 

grande Roma dei tarquini, Catalogo della mostra, Roma 1990, p. 76, 3. 7. 1; F. Boitani, in La civiltà degli Etruschi. Scavi e 
studi recenti, Catalogo della mostra, Osaka 1990-91 (ed. it. 1993), p. 35, n. 68. 
 Sulla Minerva di Lavinio: Enea nel Lazio. Archeologia e mito, Catalogo della mostra, Roma (1980), p. 190 ss., nr. D 61; 
F. Castagnoli, Ancora sul culto di Minerva a Lavinio, BullCom, 90, 1985, p. 7 ss., con bibl. prec.; H. G. Martin, Römische 
Tempelkultbilder, 1987, p. 27 s.; E. Simon, Die Götter der Römer, 1990, pp. 168 ss., 172. 
 Sulla Minerva di Roccaspromonte: M. Cristofani, “L’Athena di Roccaspromonte”, Prospettiva, 66, 1992, p. 2 ss., con bibl. 
prec.; M. J. Strazzulla, “Le terrecotte architettoniche nei territori italici”, in Deliciae fictiles III. Architectural Terracottas in 
ancient Italy: New Discoveries and Interpretations, Proceedings of the International Conference held at the American 
Academy in Rome, November 7-8, 2002 (2006), p. 26 s., fig. 3.2.   
 Sull’Arianna del Louvre: Fr. Gaultier, Une Ariane étrusque à Faléries, CRAI, 1998, p. 1095 ss., figg. 1, 3-5 e proposta di 
ricostruzione della statua a fig. 8; Ead., L’Ariane de Faléries: un chef-d’oeuvre retrouvé, in Damarato. Studi di antichità 
classica offerti a Paola Pelagatti, 2000, p. 288 ss., figg. 1-4, 8-13 e ricostruzione a fig. 14; Trésors antiques. Bijoux de la 
collection Campana, edd. Fr. Gaultier, C. Metzger, catalogo della mostra, Parigi, 2005, p. 122, nr. I.5 (Fr. Gaultier). 
 Sui busti di Ariccia: Roma Medio Repubblicana, Aspetti culturali di Roma e del Lazio nei secoli IV e III a.C., Catalogo 
della mostra, Roma, 1973, p. 321 ss., nrr. 473, 474, tavv. LXII-LXV (A. Zevi Gallina); Archeologia a Roma. La materia e la 
tecnica nell’arte antica, a cura di M. R. Di Mino, M. Bertinetti, Catalogo della mostra, Roma, 1990, p. 176 s., nrr. 146, 147, 
tavv. XXXI, XXXII, 1 (M. Roghi); Il rito segreto. Misteri in Grecia e a Roma, a cura di A. Bottini, Catalogo della mostra, 
Roma, 2005, p. 212 ss., nrr. 44-45 (A. Tedeschi); Roma, 1000 anni di civiltà, catalogo della mostra, Montréal, 1992, p. 97 
ss., nrr. 128-134 (M. R. Sanzi Di Mino). Sul santuario di Ariccia: F. Zevi, “Demetra e Kore nel santuario di Valle Ariccia”, in Il 
rito segreto. Misteri in Grecia e a Roma, a cura di A. Bottini, Catalogo della mostra, Roma, 2005, p. 59 ss. 
 Sulla scuola di Timarchides e Polykles: F. Queyrel, C. Ofellius Ferus, BCH, 115, 1991, p. 448 ss. (con bibl. prec.); 
Giustozzi 2001, p. 7 ss.; G. I. Despinis, Studien zur hellenistischen Plastik I. Zwei Künstlerfamilien aus Athen, AM, 110, 
1995, p. 339 ss., con stemma a p. 362 (a nota 119 l’ampia bibliografia sulle precedenti proposte di stemma); Ghisellini 
2003-2004, pp. 480 ss., 486. 
 Sulla statua di Gaius Ofellius Ferus: F. Queyrel, C. Ofellius Ferus, BCH, 115, 1991, p. 389 ss.  
 Sull’Apollo tipo Cirene: O. Deubner, Hellenistische Apollogestalten, 1934, p. 30 ss. (con elenco di repliche); G. Becatti, 
L’Apollo “qui citharam … tenet”, BullCom, 63, 1935, p. 111 ss. (con altro elenco di repliche e distinzione in tre serie); Id., 
Attika, RIASA, 7, 1940, p. 33 ss., fig. 10; Pfeiff, p. 139 s., fig. 10; Pinkwart, p. 154 ss. (con recensione delle repliche); G. 
Horster, Statuen auf Gemmen, 1970, p. 49 ss.; J. Huskinson, Roman Sculpture from Cyrenaica in the British Museum, CSIR 
Great Britain II 1, 1975, p. 6 s., n. 12, tav. 5; E. La Rocca, L’Apollo ‘qui citharam...tenet’ di Timarchides: un frammento dal 
tempio di Apollo in circo, in Bollettino dei Musei Comunali di Roma XXIV, 1977, p. 16 ss., fig. 33; LIMC II, 1984, pp. 211 s., n. 
222, tav. 202, s.v. Apollon (O. Palagia); 383 s., n. 61, s.v. Apollon/Apollo (E. Simon); Martin, p. 64 ss. (con recensione delle 
repliche), p. 65 s., nota 323, 67, fig. 10; 71, nota 344, tav. 2 a, b; St. F. Schröder, Römische Bacchusbilder in der Tradition 
des Apollon Lykeios, 1989, p. 16 s., 21; Stewart 1990, p. 220, fig. 784 s.; M. Verzàr-Bass, Apollo a Piacenza? Contributo allo 
studio della scultura ellenistica in Cisalpina, MélRome 102, 1990, p. 373 ss., fig. 4; M. Flashar, Apollon Kitharodos, 1992, p. 
125 ss. (per un’analisi critica delle teste, p. 130 s. figg. 98-101); R. Özgan, Die griechischen und römischen Skulpturen aus 
Tralleis, 1995, p. 50 ss. (in riferimento alla replica di Tralles); C. Schneider, Die Musengruppe von Milet, Milesische 
Forschungen 1, 1999, p. 168 ss.; Ghisellini 2003-2004, p. 481, nota 49.  
 Sul gruppo di Lykosoura: Laubscher 1960, p. 138 ss.; Faulstich 1997, p. 163 ss.; Damaskos 1999, p. 58 ss.; Lo Monaco 
2009, pp. 45 ss., 164 s., 333 ss. Sulla cronologia di Damophon: Damaskos 1999, p. 44 ss.; Lo Monaco 2009, p. 173 s. Sulla 
ricostruzione del gruppo: G. Dickins, ABSA, 13, 1906/07, p. 357 ss., tavv. 12-13. Sulla moneta di Megalopoli con 
raffigurazione del gruppo: B. Stais, Journ. Intern. D’Arch. Numism., 14, 1912, p. 45 ss., tav. 9; Dickins 1910/11, p. 80 ss., 
fig. 1. 
 Sull’acrolito della c.d. Igea a Pheneos: Faulstich 1997, pp. 125 ss, 193 s., nr. 7; Damaskos 1999, p. 24 ss.; Lo Monaco 
2009, pp. 167 ss., 423 ss., figg. 104-105 (bibl. prec. nella scheda a p. 425 [Arc. Phen 2]). 
 Sulla statua della Fortuna huiusce diei: Martin 1987, pp. 103 ss., 213, Kat. 5, tavv. 13-14; Ghisellini 2003/2004, p. 487 
s. Sul tempio: F. Coarelli, L’area sacra di largo Argentina, 1, 1981, p. 19 ss.; LTUR, II, 1995, p. 269 s., s.v. Fortuna huiusce 
diei, aedes (P. Gros).  
 Sulla statua di Veiove: A. M. Colini, Il tempio di Veiove, BullCom, 70, 1942, p. 16 ss., fig. 15, tav. D; E. La Rocca, Prima 
del Palazzo Senatorio: i monumenti inter duos lucos, in La facciata del Palazzo Senatorio in Campidoglio. Momenti di un 
grande restauro a Roma, 1995, p. 24 ss., figg. 7-12. 
 Sulla Giunone di Lanuvio: Martin 1987, p. 112 ss. 
 Sui Dioscuri del lacus Iuturnae: M. Steinby, Lacus Iuturnae 1982-1983, in Roma. Archeologia nel centro, I, L’area 
archeologica centrale, 1985, p. 82 s.; Martin 1987, pp. 98 ss., 241 ss., Kat A 1; L. Harri, Statuaria, in Lacus Iuturnae, I, a 
cura di E. M. Steinby, 1989, p. 177 ss. Resta aperta la discussione se il gruppo sia stato eretto dopo il 168 a.C. da Lucio 
Emilio Paolo a seguito della vittoria di Pydna su Perseo, oppure da Lucio Cecilio Metello detto il Dalmatico nel 117 a.C., 
quando fece ricostruire il tempio dei Castori nel Foro. 
 Sui templi in età ellenistica: H. Lauter, Die Architektur des Hellenismus, 1986, p. 190 ss.; P. Danner, Das Kultbild des 
Heraklestempels von Kleonai, Boreas, 16, 1993, p. 20 ss. (con elenco di templi e loro rapporto con le statue di culto); 
Damaskos 1999, p. 208 ss.; F. E. Winter, Studies in Hellenistic Architecture 2006, p. 9 ss. 
 Sui templi romani in età medio-repubblicana: E. La Rocca, La pietrificazione della memoria. I templi a Roma in età 
medio-repubblicana 
 Sulla statua e il tempio di Fides: Ch. Reusser, Der Fidestempel auf dem Kapitol in Rom und seine Ausstattung, 1993, pp. 
86 ss., 217 s., Kat. 1, figg. 27-37; LTUR, II, 1995, p. 249 ss., s.v. Fides populi romani / Publica (Ch. Reusser). 
 Sull’Artemide Orthia di Messene: Faulstick 1997, p. 32, nota 62; Damaskos 1999, p. 50 ss.; P. G. Themelis, Das antike 
Messene, 2003, p. 74 ss., figg. 59-60; S. Müth, Eigene Wege. Topographie und Stadtplan von Messene in spätklassisch-
hellenistischer Zeit, 2007, p. 162 s. 
 Sull’Athena seduta sulle monete di Filetero: Newell, Num. Notes and Monographs, 76, p. 22 ss., tavv. VII-X; Newell 
1977, p. 318, tav. LXIX, 7-8. 
 Sul tempio di Felicitas e la statua di Arkesilaos: LTUR, II, 1995, p. 244 s., s.v. Felicitas, aedes (D. Palombi). 
 Sulle terrecotte del Palatino: M. A. Tomei, Statue di terracotta dal Palatino, RM, 99, 1992, p. 171 ss. 



 16 

 Sulla nuova forma di classcità in età tardo-repubblicana e augustea: E. la Rocca, La fragile misura del classico. L’arte 
augustea e la formazione di una nuova classicità, in Storia dell’arte antica nell’ultima generazione: tendenze e prospettive, a 
cura di M. Barbanera, Atti del Convegno, Roma 2001 (2004), p. 67 ss. 


